
编者按/敖玉敏：世卫组织于2020年1月30日宣布，新冠疾病是全球突发公共卫生事件。三年里，大
流行波及世界所有国家和地区，造成了超过680万人因感染新冠病毒而死亡。在疫情影响下，几乎
所有人都需要不同程度地采取行动做出应急反应，比如，检测、确诊、隔离、口罩令、旅行限制、

疫苗接种、行业萎缩、失业救济等等。由此可见，新冠疫情不仅仅是一次公共卫生突发事件。其不

容忽视的深层影响还在于，大流行已在全球范围引发了一场涉及社会、经济和政治领域的全面危

机。民众的生命和财产安全遭遇了巨大威胁和损失，艺术家与艺术行业也不可避免地受到了严重冲

击。于此，人们能够做到的只可能是，暂时性地解除和结束一场危机，却终究无法恢复至危机前的

所谓“常态”。但及时反省总归是有意义的：在危机来临之前，社会运作的重要环节也许早已潜藏

了深刻的脆弱性，留下了许多不易察觉的系统漏洞，一旦问题积重难返，紧急事件便可能集中爆

发，造成大范围的负面影响。在“反思与互鉴”专栏，新加坡独立剧团“避难阶段”的艺术总监刘

晓义撰文并提醒，即便步入了“后疫情”时代，触发下一轮危机的不确定性因素业已经存在，切不

可抱持执念，奢望一劳永逸的解决方案，看清新问题才是当务之急。
114



疫情发生了多久，关于“后疫情”的讨论就持续了多久。

 
对于后疫情的渴望实际上是我们对于“正常”或者“常态”的渴望。人类的潜意识中的层次结构认

为“正常”要比“不正常”好，“常态”要比“非常态”稳定。但是“后疫情”和“新常态”是否

真的存在？

 
在这场全球公共卫生危机下，表演艺术和文化交流的“非常态”策略，就是将现场表演虚拟化，将

文化交流和国际合作转为线上。三年来，现场表演艺术虽然不致于瓦解，但其现场感和集体感受到

了颠覆性的冲击；而文化交流除了中断，更灵活的方式就是将其转为视频对话。例如去年我和荣念

曾在线上进行的一系列对话《十日谈》，便是我们对于虚拟交流的一个新实验。虽然我身处香港可

以和他面对面，但是和我们在真实时间里共处的观众，并不能在真实空间里存在——原本论坛、展

演、工作坊式的公共沟通，透过镜头转化为更私密的沟通，文化交流中的身体场域被迫重新定义。

 
这些“非常态”是否能成为“新常态”？

 
恢复现场演出已经在各地不同程度地完成，但是肉身的国际交流仍旧如履薄冰。虚拟化似乎并未成

为真正的替代，反而更加凸显疫情之下的冲击和挑战。我将这些挑战总结为：慢性压力、科技焦

虑、交流幻象。

 
“慢性压力”是在所谓的新常态下浮现出来的老问题。它早就存在文化工作者的骨子里。新加坡英

文报章The Sunday Times在疫情最严重的2020年6月，刊登了一份调查结果：艺术家被评为“最
无关紧要的工作”（most nonessential job）。一时间在社交媒体引起了许多争论和讨论。但其
实这算不上什么新闻，疫情只是进一步悲剧化了这个事实。三年来，应对居家隔离、停工、转行、

领取救济金，各种不确定因素更加累积成为消极的感受和想法。线上展演和交流似乎不能缓解艺术

家的不安，反而更加凸显、提醒、甚至加剧了其困顿的状态。对艺术的热情和斗志，被扩大的生活

困境所带来的疲惫感取代，剩下迷茫、焦虑、易怒、甚至绝望⋯⋯

 
我在2020年初成立了一个文化领袖训练平台“避难学院”（Emergency Academy），试图去回
应这个困境。然而，当这些来自世界各地的艺术家，长时间盯著屏幕中的自己在进行虚拟交流

时，“镜像焦虑”不仅仅反映的是对自我的不自信，更是一次次提醒被扭曲和被困顿的正常生活状

态。虚拟交流除了能提供一些相互的安慰、可借鉴的策略，也可能在验证其毫无出路、“无关紧

要”的现实。

“慢性压力”消磨了斗志

115

本文写于2022年8月29日。
文章首发在zuniseason.org.hk（2022年8月29日），
中文稿另发于 https://asianmoviepulse.com/ （2023年2月27日）。



 
疫情加速了人们走向虚拟。我们心急火燎地将现场搬到线上，但是数据和经验很快告诉我们，无论

技术上还是收视上，它们可能远不如网红的各类吃播、在隔离酒店的直播、奶头乐的无聊综艺。艺

术家很快意识到，这不仅仅是媒介的转换，需要学习和调整的东西太多了。对于现场感驾轻就熟的

创作者，愕然发现他们无法直接形成传统意义上的创作和交流，需要不断地重新思考镜头语言和数

码形式的可能性。

 
2020年3月，我参与了Re-Connect线上艺术节（Re-Connect Online Performance Festival）的
筹划。那可能是艺术家对于疫情最早的应激反应之一。但是反应不是主动出击，真正与新媒介进行

结合与互动，任重道远。刚刚过去的多伦多SummerWorks艺术节，我和上海艺术家小珂以“防火
墙”为题材和内容进行合作。但我们很快就同意，线上形式总是隔靴搔痒。今年9月我为东京艺术
祭农场（Tokyo Festival Farm）举办线上讲座，8位来自不同国家的学员也不出所料地探索疫情
和科技对于“聚集”的冲击。这种冲击，在知识储备不足之下，对于某些艺术家也可能发展成为对

技术的恐惧、对技术的应接不暇：现场表演是否即将成为传统艺术？旧有的意识形态该如何被维

护？

 

 

随著科技焦虑而来的是对交流的不信任。线上改变了诉说和倾听的模式。线上会议进入他者文化变

得速食般便利，文化习得变得高度集中化。与之相比，我肉身飞到香港进行长达数月的交流，是一

种慢节奏的奢侈。诚然，缺乏了面对面的亲密接触，握手、交谈、拥抱、耳语，屏幕上人和人的相

互认知停留在遗像般的尺寸，对空间缺少了温度、声音、触摸、味道、光线的感知，总让人觉得这

一切都是幻象，都是假的。

 
我和王翀（北京）、林人中（巴黎/台北）在过去三年里进行的《错话》（Trialogue），每一次我
们都在各自城市各自房间里“会面”，公共外交中强调的“最后三英尺”不复存在。于是，我们的

对谈可能成为一场对著镜头的表演，对著虚空的表演，对著彼此的表演。除了我们，那些涌入

Zoom聊天室的看客，以及他们所带来的单向偷窥，改变了沟通的权力层次结构。这种“交流幻
象”可能带来的是交流的僵硬和焦虑。另一个例子是今年初我进行的网络创作《灵戏在线》，隔空

看著五位来自不同城市的、年过半百的艺术家处理著技术问题，总难免产生如幻似梦的无力感。看

得到、摸不著——这种力不从心也在加深我们的慢性压力。

 
三年来，我们都在希望重现“旧常态”的同时，说服自己接受“非常态”已经变成了“新常态”。

但是，这种对于新常态的渴望，是基于对于疫情前旧常态的缅怀，还是对于疫情后新常态的希翼？

新常态是否是新的契机和策略？抑或是旧的问题和困境的反应？

 
有没有可能，“没有常态”就是我们的“常态”？一切只不过是我们以疫情为藉口，在发现和宣泄

我们的压力、焦虑和恐惧？

 
的确，“我们再也回不去了”——适应线上线下融合的文化交流模式，推动新科技带来的形式性变

革，寻找长期发展的新策略。但是对于文化交流，我们总期待有一些发展，有一些改变，有一

些“变态”。疫情之前就已经如此了，那为什么我们还是在用“常态”这个词呢？就好像此刻我在

香港这座陌生的城市里写下这篇文章，可能——根本就没有“常态”这回事。（完）




“科技焦虑”带来了恐慌

“交流幻象”产生了隔阂

116


